
1  

SCHEDA BIBLICA 8 

 

Il perdono che libera 

 

Dal Libro della Genesi (45,1-15) 

 
1Allora Giuseppe non poté più trattenersi dinanzi a tutti i circostanti e gridò: 

"Fate uscire tutti dalla mia presenza!". Così non restò nessun altro presso di 

lui, mentre Giuseppe si faceva conoscere dai suoi fratelli. 2E proruppe in un 

grido di pianto. Gli Egiziani lo sentirono e la cosa fu risaputa nella casa del 

faraone. 3Giuseppe disse ai fratelli: "Io sono Giuseppe! È ancora vivo mio 

padre?". Ma i suoi fratelli non potevano rispondergli, perché sconvolti dalla 

sua presenza. 4Allora Giuseppe disse ai fratelli: "Avvicinatevi a me!". Si 

avvicinarono e disse loro: "Io sono Giuseppe, il vostro fratello, quello che voi 

avete venduto sulla via verso l'Egitto. 5Ma ora non vi rattristate e non vi 

crucciate per avermi venduto quaggiù, perché Dio mi ha mandato qui prima di 

voi per conservarvi in vita. 6Perché già da due anni vi è la carestia nella 

regione e ancora per cinque anni non vi sarà né aratura né mietitura. 7Dio mi 

ha mandato qui prima di voi, per assicurare a voi la sopravvivenza nella terra 

e per farvi vivere per una grande liberazione. 8Dunque non siete stati voi a 

mandarmi qui, ma Dio. Egli mi ha stabilito padre per il faraone, signore su 

tutta la sua casa e governatore di tutto il territorio d'Egitto. 9Affrettatevi a 

salire da mio padre e ditegli: "Così dice il tuo figlio Giuseppe: Dio mi ha 

stabilito signore di tutto l'Egitto. Vieni quaggiù presso di me senza tardare. 
10Abiterai nella terra di Gosen e starai vicino a me tu con i tuoi figli e i figli dei 

tuoi figli, le tue greggi e i tuoi armenti e tutti i tuoi averi. 11Là io provvederò 

al tuo sostentamento, poiché la carestia durerà ancora cinque anni, e non 

cadrai nell'indigenza tu, la tua famiglia e quanto possiedi". 12Ed ecco, i vostri 

occhi lo vedono e lo vedono gli occhi di mio fratello Beniamino: è la mia bocca 

che vi parla! 13Riferite a mio padre tutta la gloria che io ho in Egitto e quanto 

avete visto; affrettatevi a condurre quaggiù mio padre". 14Allora egli si gettò 

al collo di suo fratello Beniamino e pianse. Anche Beniamino piangeva, stretto 

al suo collo. 15Poi baciò tutti i fratelli e pianse. Dopo, i suoi fratelli si misero 

a conversare con lui. 

 

La riconciliazione come atto pastorale e come conversione ecclesiale. 

 

Il momento in cui Giuseppe si fa riconoscere dai fratelli costituisce 

il vertice drammatico e teologico del ciclo narrativo di Genesi 37–50. Dopo 



2  

il lungo intreccio di prove, separazioni e sogni, la storia si apre finalmente 

alla luce della riconciliazione. Il narratore descrive con straordinaria 

intensità emotiva la scena: “Giuseppe non poté più contenersi... scoppiò in 

pianto” (45,1-2). Le lacrime del giusto rivelano la sua lotta interiore: non 

sono segno di debolezza, ma di liberazione dal risentimento. 

Dal punto di vista narrativo, il filo conduttore è costituito dai verbi 

riconoscere e rivelare (hiphil di nākhar e gālāh). Il fratello un tempo non 

riconosciuto diventa colui che riconosce e si lascia riconoscere. Il movimento 

va dalla dissimulazione alla trasparenza, dal sospetto alla comunione. 

Giuseppe, che aveva potuto vendicarsi, sceglie invece di interpretare la 

storia come spazio della provvidenza: “Non siete stati voi a mandarmi qui, 

ma Dio” (v. 8). In questa rilettura si rivela il cuore teologico del racconto: la 

fede non cancella il male, ma lo trasfigura, riconoscendo in esso la trama 

segreta di una grazia più grande. 

Nel contesto del Pentateuco, Gen 45 non è soltanto l’epilogo di una 

vicenda familiare: è una anticipazione teologica dell’Esodo. La discesa in 

Egitto, apparentemente una conseguenza del peccato fraterno, diventa parte 

del disegno salvifico. Il Dio di Israele si serve delle ferite per generare un 

popolo riconciliato. La storia di Giuseppe diventa così parabola della storia 

di Israele e di ogni comunità credente: la comunione nasce solo quando 

qualcuno rompe il cerchio della vendetta. 

Nel Nuovo Testamento, la scena trova il suo compimento in Cristo, 

il Figlio “rifiutato dai suoi” (Gv 1,11) e riconosciuto dopo la Pasqua. Come 

Giuseppe, Gesù piange (Lc 19,41; Gv 11,35) non per sé, ma per i fratelli 

smarriti; e come lui pronuncia parole di disarmo: “Padre, perdonali” (Lc 

23,34). La sua misericordia non è sentimentalismo, ma forza generativa che 

rifonda la fraternità. Paolo ne raccoglie l’eco in Ef 4,32: “Siate benevoli e 

misericordiosi, perdonandovi a vicenda come Dio ha perdonato a voi in 

Cristo.” 

Nella Chiesa, il perdono non è un gesto privato, ma un atto pastorale 

che ricostruisce relazioni, restituisce fiducia, rende possibile il cammino 

comune. Esso è la forma più alta di autorità: non quella che domina, ma che 

libera. Riconciliarsi con i fratelli, chiedere scusa, accogliere chi ha ferito, non 

significa negare il male, ma riconsegnarlo a Dio perché diventi seme di 

comunione. 

In ogni famiglia le tensioni, le incomprensioni o le differenze di 

sensibilità possono diventare occasioni di purificazione. Il perdono vissuto 

come stile di guida non nasce da spontaneità emotiva, ma da un atto di fede 

nella forza trasformatrice dello Spirito. Solo un cuore che ha sperimentato 



3  

la misericordia può offrirla agli altri. Come Giuseppe, ogniuno di noi è 

chiamato a passare dal “trattenersi” al “manifestarsi”, dal ruolo al volto, 

affinché la fraternità sia il segno credibile del Vangelo. 

 

Termini chiave 

Il racconto è dominato da verbi che esprimono emozione, rivelazione e 

riconciliazione: piangere (bākāh, vv. 2.14-15), riconoscere (nākhar, v. 1), 

rivelarsi (hithpael di gālāh, vv. 1.3), mandare (šālaḥ, vv. 5.7-8), vivere (ḥāyâ, 

vv. 5.7), abbracciare e baciare (ḥābaq, nāšaq, vv. 14-15). 

Il ritmo del testo è scandito dal pianto liberatorio di Giuseppe, segno di un 

cuore riconciliato: il pianto non è fragilità ma sacramento di perdono. 

La sequenza dei verbi mostra un passaggio teologico: dal trattenere al 
rivelare, dal pianto alla parola, dall’accusa alla benedizione. 

Il verbo mandare assume un significato decisivo: “Non siete stati voi a 
mandarmi qui, ma Dio” (v. 8). Giuseppe rilegge la propria storia non a partire 
dalla colpa, ma dal disegno provvidente: l’agente umano è relativizzato 
nell’orizzonte di una volontà salvifica che trasforma il male in bene. 

 

Domande per la conversazione nello Spirito 

 

1. Ci sono state situazioni in cui, lasciando cadere le maschere del ruolo, ho 
guardato in faccia il fratello mostrando il volto della misericordia? 

2. La mia testimonianza di fede nasce dalla gioia di riconoscermi un 

“graziato di Dio”? 

3. Quali passi concreti posso compiere per vivere la gioia del perdono 

reciproco e assumerlo come stile di guida e testimonianza di comunione? 


