
1 

 

Arcidiocesi di Matera – Irsina 
 

 

 

 

Lievito di speranza  

Dalla ferita alla fraternità responsabile 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anno pastorale 2025 – 2026 

 



2 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 

 

Lievito di speranza  

Dalla ferita alla fraternità responsabile 

 
 

1. Chiesa sinodale – perché Chiesa missionaria 
 
Con il cuore trepidante mi accingo a scrivere queste righe, che 

desiderano delineare il percorso comunitario che vogliamo vivere come 
Chiesa locale di Matera-Irsina. Il cammino pastorale delle nostre Chiese 
di Matera – Irsina e di Tricarico per l’anno pastorale 2025-2026 prende 
le mosse dal Cammino sinodale delle Chiese che sono in Italia, dal 
Documento finale del Sinodo della Chiesa universale, dagli Atti del 
Sinodo diocesano della Chiesa di Matera – Irsina e dall’ascolto degli 
Organismi di partecipazione: Consiglio Pastorale e Consiglio 
Presbiterale diocesani. 

Non sarà superfluo ricordare bene la radice del cammino 
sinodale, pena perdere di vista l’essenziale e rimanere schiacciati su un 
piano orizzontale, quasi come se la Chiesa avesse deciso di 
“democratizzarsi” nel suo funzionamento ai vari livelli di governo e di 
gestione.  

Il Sinodo della Chiesa universale e il Cammino sinodale ci offrono 
come preziosa eredità l’esercizio dell’ascolto della Parola, dei fratelli, 
della storia, anche di chi vive ai margini della Chiesa, per discernere i 
modi in cui annunciare il Vangelo. Il grande interrogativo di tutto il 
percorso sinodale non aveva come base altra preoccupazione che la sua 
missione: In che modo le Chiese che sono in Italia possono annunciare 
ed essere testimoni più trasparenti del Vangelo nel cuore 
dell’umanità? 
 “Cristo è il cuore del mondo; la sua Pasqua di morte e 
risurrezione è il centro della storia, che grazie a Lui è storia di salvezza” 
(Dilexit nos 31); è il Cuore di Cristo il nucleo vivo del primo annuncio. 
Ecco il cuore di tutto: noi, i discepoli del Signore, abbiamo sperimentato 
la salvezza, abbiamo vissuto e viviamo il dono incommensurabile 
dell’amore di Dio e non possiamo non essere anche apostoli di questa 
notizia.  



4 

 

In un mondo dove “vediamo troppa discordia, ferite causate 
dall’odio, dalla violenza, dai pregiudizi, dalla paura del diverso, da un 
paradigma che sfrutta le risorse della Terra ed emargina i poveri” (Leone 
XIV – 18 maggio 2025), siamo chiamati ad essere una Chiesa missionaria 
lievito di pace e di speranza e l’unica missione è dire al “mondo con 
umiltà e con gioia: guardate a Cristo! Avvicinatevi a Lui! Accogliete la sua 
Parola che illumina e consola! Ascoltate la sua proposta di amore per 
diventare la sua unica famiglia: nell’unico Cristo noi siamo uno. E questa 
è la strada da fare insieme (idem). 

Incontriamo tante persone che vivono la solitudine – come se 
non appartenessero a nessuno, l’orfananza di cui parlava papa 
Francesco, incontriamo uomini e donne, giovani e anziani, che vivono la 
fatica della vita e cercano un senso; hanno nel cuore la domanda se la 
loro esistenza serve a qualcosa, se ha un senso oltre il quotidiano e 
l’orizzontale realizzarsi. Persone che faticano e lottano per guadagnarsi 
il pane quotidiano, sbarcando con fatica il lunario, poveri che non sanno 
come mettere insieme i pezzi della loro vita, malati che sentono la 
minaccia della morte e si chiedono il perché di tutto, migranti senza casa, 
senza patria e senza relazioni in cerca di una vita dignitosa… Una cascata 
esistenziale di vita, degna e faticosa, degna perché faticosa, e che aspetta 
una buona notizia nel quotidiano, aspetta La Buona notizia, anche se 
tante volte non lo sa neppure cosa stia cercando.  

A questa umanità siamo inviati a dare notizia e testimonianza 
della nostra fede, che è l’amore. “Ecco perché san Paolo, quando cercava 
le parole giuste per spiegare il suo rapporto con Cristo, disse: Mi ha amato 
e ha dato se stesso per me (Gal,2,20). Questa era la sua più grande 
convinzione: sapere di essere amato” (Dilexit nos 46).  

Annunciare e testimoniare quindi al mondo: Mi ha amato! Ti ha 
amato! Ti ama! La tua vita vale la sua! 

Carissimi, ecco il senso della Chiesa: dire al mondo ciò che 
abbiamo ricevuto, testimoniarlo in parole e opere, dire ciò che siamo e 
ciò che tutti sono chiamati ad essere per grazia e dono divino. Se la 
Chiesa dimentica questa dimensione missionaria, rischia di essere 
stantia e si ripiega su sè stessa.  

Proprio per questo compito missionario, da rinnovare e 
riformare, ci si è incamminati come Chiesa sul sentiero del sinodo e del 
cammino sinodale. Per capire come meglio essere annunciatori e 
testimoni dell’Amore eterno divino, dove ognuno dei membri della 



5 

 

Chiesa possa essere ascoltato e valorizzato, dove siano messi al centro i 
piccoli e valorizzati i doni ed i carismi di tutti.  

 
2. Il tema dell’anno: Lievito di speranza - Dalla ferita alla 

fraternità responsabile 
 

 Il documento finale del cammino sinodale, e che è stato 
consegnato ai vescovi italiani, affinché lo recepiscano con indicazioni di 
riforma per ridisegnare il volto della Chiesa italiana, contiene tantissime 
indicazioni. Nell’attesa di un’ulteriore approfondimento e decisioni da 
parte dei pastori, ci siamo esercitati a livello diocesano, con vari 
organismi, per cercare dei temi convergenti sui quali camminare 
quest’anno pastorale 2025-2026. 

L’ascolto dello Spirito quindi, esercitato attraverso il metodo 
della Conversazione nello Spirito, ci ha permesso di trovare una 
singolare convergenza su alcuni aspetti che riteniamo prioritari per la 
nostra Chiesa locale: la corresponsabilità (attraverso la composizione, 
ove non ci fossero, e il corretto funzionamento degli organismi di 
partecipazione) e la cura delle relazioni a tutti i livelli, tra presbiteri e 
Vescovo, tra presbiteri tra loro e con il popolo di Dio, relazioni all’interno 
delle nostre comunità, tra associazioni, movimenti e gruppi ecclesiali, 
con le situazioni di fragilità nella comunità. 

a. La corresponsabilità 
“In una Chiesa sinodale e missionaria tutti i battezzati, con pari 

dignità, sono soggetti partecipi e corresponsabili (cfr. LAS 44-63); tutti 
sono chiamati ad annunciare il Vangelo della salvezza (cfr. LG 12); tutti 
sono protagonisti attivi nella liturgia, in particolare nella celebrazione 
eucaristica (cfr. SC 7; LG 10); tutti sono chiamati a contribuire alla vita 
ecclesiale con diversi carismi, ad assumere compiti e servizi specifici e a 
esercitarli con la libertà dello Spirito, nella Chiesa e nel mondo, per la 
crescita del Regno di Dio. (Cfr. Lievito di pace e di speranza. Documento 
di sintesi del cammino sinodale delle Chiese che sono in Italia, n°63). 

La Chiesa ha una sua felice espressione ecclesiologica del 
Concilio Vaticano II come il Popolo di Dio. Non è né un club di eletti o di 
iniziati, né appartiene a nessun’altro se non al Signore stesso. Questo 
significa che nessuno può impadronirsene, o esercitare un potere 
soggettivo arbitrario. Inoltre, all’interno dello stesso Popolo, ci sono 



6 

 

diversità di ministeri e di carismi, e varie forme di servizio e di 
ministerialità laicale.  

Carissimi, il tempo di una Chiesa sinodale è il tempo di una 
Chiesa dove ciascuno con docilità si mette al servizio con i propri doni e 
carismi. L’unica Chiesa, il cui capo è il Cristo, è formato dalle varie 
membra con altrettanti doni e manifestazioni dello Spirito (1Cor 3, 1-23; 
1Cor 12, 4-31).  

L’insieme armonico spirituale della Chiesa, dove ciascuno è 
espressione di “una particolare manifestazione dello Spirito per l’utilità 
comune (cfr. 1Cor 12,7), ci mette in una dimensione comunitaria sana 
che ci preserva da alcune malattie spirituali e da fatiche dannose 
rispetto alla missione della Chiesa. Per esempio, una Chiesa sinodale del 
Popolo di Dio preserva dall’orgoglio dell’autosufficienza, sia il pastore 
sia il laico che ha qualche responsabilità; inoltre, preserva dalla malattia 
del giudizio verso gli altri, qualora le iniziative proposte e messe in atto 
fossero poco partecipate o andassero deserte.  

Quanta solitudine e senso di sconfitta e inadeguatezza viviamo 
ogniqualvolta ci incamminiamo da soli! Quanto scoraggiamento sul 
quale siamo poi ulteriormente tentati! Se parto da solo, se decido da 
solo, se porto avanti il mio servizio di evangelizzazione (ed ogni servizio 
è evangelizzazione o non è servizio ecclesiale!), mi espongo al pericolo 
del fallimento e della solitudine, che sia sacerdote o battezzato, 
battezzata! Invece, camminare insieme nell’ascolto dello Spirito e gli uni 
degli altri, decidere insieme, significa mettere al centro non l’io 
personale o comunitario ma il bene di coloro che hanno bisogno 
dell’annuncio di Vangelo!  

Vanno dunque migliorate le dinamiche comunicative ecclesiali, 
e la sinodalità deve diventare mentalità, nel cuore, nei processi decisionali 
e nei modi di agire (Leone XIV 2025). 

“Perché sia autentica la comunione ha bisogno di tradursi nella 
partecipazione. Strumenti di tale partecipazione sono il Consiglio 
pastorale, il Consiglio per gli affari economici e gli altri Organismi di 
partecipazione, di cui ogni Diocesi e ogni parrocchia devono 
necessariamente essere dotate. Tenendo conto che a tutti i battezzati 
consta il dovere e il diritto di impegnarsi perché l’annuncio del Vangelo si 
diffonda sempre più fra le persone di ogni tempo e di ogni luogo (cfr. CIC, 
can. 211), per una reale condivisione dei processi decisionali, è essenziale 
che nel confronto comunitario sia effettivamente rappresentata la varietà 



7 

 

delle componenti della realtà parrocchiale e di quella diocesana (cfr. CIC, 
cann. 499, 512, §2). In particolare, i laici abbiano la possibilità di 
esercitare il diritto-dovere loro proprio di apportare nell’azione pastorale 
della Chiesa la ricchezza delle loro esperienze di vita e della loro sapienza 
non solo nella pastorale ordinaria, ma anche nei “luoghi dove si prendono 
le decisioni importanti” (EG 103, 104; cfr. CIC, can. 212 § 3, can. 228) (Cfr. 
Lievito di pace e di speranza. Documento di sintesi del cammino 
sinodale delle Chiese che sono in Italia, n°69). 

Quest’anno quindi, ci mettiamo in cammino in modo più deciso 
ad attuare le indicazioni del nostro sinodo diocesano (cfr. Vino nuovo in 
otri nuovi, II, nn. 339-349) e del cammino sinodale della Chiesa italiana, 
nell’istituire i due organismi principali di partecipazione 
corresponsabile nelle comunità cristiane, cioè il consiglio pastorale 
parrocchiale ed il consiglio per gli affari economici, oppure consolidarli 
dove già ci sono; sicuramente sarà molto importante viverli e 
valorizzarli maggiormente.  

In questo senso, lungo l’anno verranno elaborate, con il 
contributo degli uffici diocesani, delle schede sintetiche su questi due 
organismi, dove sintonizzarci sull’identità, le finalità e le modalità di 
costituzione e di valorizzazione.   

I due brani biblici che ci accompagneranno quest’anno su questa 
dimensione, sono stati scelti da 1Cor 3, 1-23 e 1Cor 12, 4-31. 

 
b. Relazioni sanate e sananti 

 
Quanto incidono le relazioni nella nostra vita! Quanto bene ci 

fanno e quanto male possono fare nell’umano convivere, anche 
ecclesiale! Tutti siamo testimoni in prima persona dell’importanza delle 
relazioni per lo svolgersi dell’esistenza. Ci sono relazioni benedette e 
sananti, vero e proprio balsamo esistenziale, per cui benediciamo il 
Signore; ma altrettanto ci sono relazioni e dinamiche relazionali 
tossiche, che condizionano e fanno ammalare la vita ed il destino 
dell’umano vivere.  

Come membri del Popolo di Dio, anche se crediamo di essere in 
cammino verso la Patria celeste, di essere eredi del Regno di Dio, non 
siamo esenti dalle dinamiche relazionali umane. Siamo salvati sì, ma 
stiamo camminando nel mondo, cioè siamo intrisi di fragilità dove 
l’uomo nuovo fatica a nascere. E così possiamo cadere nelle trappole 



8 

 

delle relazioni faticose o interrotte. Nella lettera ai Romani 12, 1-20, san 
Paolo ci consegna uno spaccato sul modo di vivere delle relazioni tra i 
cristiani: amatevi gli uni gli altri con affetto fraterno, gareggiate nello 
stimarvi a vicenda! (Rm 12,10). 

La stessa fede personale passa per la maggior parte delle volte 
attraverso delle relazioni che testimoniano l’incontro autentico con il 
Signore, o al contrario negano l’autenticità di fede della persona che si 
dichiara credente.  

Ci lasciamo anche qui confortare dalle indicazioni del 
documento sinodale: La Chiesa è chiamata a essere segno e strumento del 
Regno di Dio. Ciò implica relazioni autentiche, capaci di generare 
comunione, nell’accoglienza reciproca, in una condivisione che valorizza 
le differenze come dono e arricchimento, e attraverso confronti che non 
temono il conflitto ma sanno viverlo nella libertà e nel rispetto. «Sono le 
relazioni a sostenere la vitalità della Chiesa, animando le sue strutture» 
(DFS 49): la comunione non è appiattimento, ma armonia nella pluralità 
tra le generazioni, fra uomini e donne, tra le diverse competenze e 
sensibilità, e nelle fragilità di ciascuna esistenza. (Cfr. Lievito di pace e di 
speranza. Documento di sintesi del cammino sinodale delle Chiese che 
sono in Italia, n°16). 

 E al n. 30 dove si parla espressamente della cura delle relazioni: 
“Tutti, tutti, tutti.” La comunità ecclesiale vuole essere uno spazio nel 
quale ognuno può sentirsi compreso, accolto, accompagnato e 
incoraggiato, con una particolare attenzione a coloro che rimangono ai 
margini. Siamo coscienti che, per «passare dalla logica escludente del 
dentro/fuori ad una di implicazione e riconoscimento» (LAS 11), in alcuni 
casi e su alcuni temi occorre ancora un ulteriore approfondimento, 
confronto e discernimento comuni, per arrivare, con gradualità, a scelte 
condivise. Ma, al tempo stesso, non vogliamo rinunciare a tenere ben 
presente che «lo sguardo di fede rifugge le rigide categorie e domanda di 
accogliere le sfumature, comprese quelle che a occhio nudo non si vedono» 
(LAS 6), poiché i «discepoli sono in cammino verso una realtà che ha posto 
per tutti e tutte» (LAS 20). 
 Le relazioni non sono quindi un tema da sottovalutare, né da 
archiviare, come se fossero una cosa statica; sono dinamiche vive e 
arricchenti, mediano vita sana e santa, favoriscono e annunciano se 
davvero la mia fede è autentica e solida, se davvero io vivo e metto in 
pratica il Vangelo. La legge suprema della vita è l’amore di Dio e del 



9 

 

prossimo, ma è ovviamente molto più facile dire e credere di amare Dio 
che non vedo, piuttosto che il fratello che vedo (cfr. 1Gv 4, 19-21). 
 Nell’ottica quindi di rimettere al centro la relazione con il 
Signore, che nel suo disegno provvidente mi ha creato, mi ha chiamato, 
mi accompagna nel cammino della vita, quest’anno vivremo un percorso 
di ricentrarci in Lui, per ricentrare la nostra vita e le nostre relazioni 
sotto il suo sguardo. Non ci illudiamo: la testimonianza e l’annuncio del 
Vangelo passano attraverso lo stile delle relazioni tra di noi, con gli altri, 
dal modo in cui accogliamo gli amici ma soprattutto dal modo in cui 
trattiamo gli amici: Da questo sapranno che siete miei discepoli: se vi 
amate gli uni gli altri (cfr. Gv 13, 34-35). E purtroppo tutti abbiamo un 
elenco lungo che potremmo citare dove la contro-testimonianza 
ecclesiale ha oscurato il Vangelo, anziché illuminarlo. Dal modo in cui 
accolgo il piccolo, il povero, lo straniero, il fratello o la sorella 
insignificanti verso cui non ho interesse personale, si vede se veramente 
amo Dio, se veramente credo nel Regno di Dio dove le relazioni sono 
vissute con criteri spirituali e umani autentici. 

Abbiamo quindi pensato di ripercorrere insieme la storia di 
Giuseppe, che ci viene raccontata nel libro della Genesi, capitoli 37-50. 
Ci sembra possa essere la storia dove vengono rappresentate e 
raccontate tante dinamiche relazionali tra fratelli, e dove troneggia però 
la sua fede nel Signore che trasforma in bene anche il male, se vissuto 
con autentica obbedienza a Lui, senza lasciarsi incattivire per il male 
ricevuto.  

Ci sarà quindi spazio di fare memoria grata dei doni di Dio 
ricevuti attraverso le persone che ci hanno affiancato nella vita, e spazio 
per la riconciliazione sacramentale e umana. 

 
 

3. Metodo della conversazione nello spirito 
 

Come faremo a vivere tutto questo? Attraverso il metodo della 
conversazione nello spirito. La grande scoperta o meglio, il grande dono 
che abbiamo ricevuto lungo il percorso di ascolto del cammino sinodale, 
è un metodo chiamato della “conversazione nello spirito”. Si tratta di un 
modo di riunirsi dove al centro di ogni incontro o assemblea ci sta la 
Parola di Dio, l’invocazione dello Spirito Santo e l’ascolto della 
condivisione dell’esperienza spirituale di ciascuno.  



10 

 

Anche nell’assemblea sinodale nazionale del 25 ottobre, quando 
si è votato il documento finale, veniva riconosciuto e ribadito con 
convinzione che tale metodo può fare la differenza nella nostra Chiesa, 
perché elimina in partenza i particolarismi personali delle proprie idee, 
la difesa delle posizioni di parte, e ci si consegna a vicenda all’azione 
dello Spirito Santo che opera in ciascuno, suggerendo la via comunitaria 
da intraprendere. 

Che cosa è questo metodo? Nelle pagine successive dedichiamo 
uno spazio a parte per descrivere in modo più dettagliato 

 
La conversazione spirituale si concentra sulla qualità della 

propria capacità di ascoltare così come sulla qualità delle parole dette. 
Questo significa prestare attenzione ai movimenti spirituali in sé stessi 
e nell’altra persona durante la conversazione, il che richiede di essere 
attenti e alle persone e alle parole espresse. Questa qualità di attenzione 
è un atto di rispetto, accoglienza e ospitalità verso gli altri così come 
sono. È un approccio che prende sul serio ciò che accade nel cuore di 
coloro che stanno conversando.  

Ci sono due atteggiamenti necessari che sono fondamentali per 
questo processo: ascoltare attivamente e parlare con il cuore.  

Lo scopo della conversazione spirituale è quello di creare 
un’atmosfera di fiducia e di accoglienza, in modo che le persone possano 
esprimersi più liberamente. Questo li aiuta a prendere sul serio ciò che 
accade dentro di loro mentre ascoltano gli altri e parlano. In definitiva, 
questa attenzione interiore ci rende più consapevoli della presenza e 
della partecipazione dello Spirito Santo nel processo di condivisione e di 
discernimento. Il focus della conversazione spirituale è sulla persona 
che stiamo ascoltando, su noi stessi, e su ciò che stiamo sperimentando 
a livello spirituale.  
La domanda fondamentale è: “Cosa sta succedendo nell’altra persona e 
in me, e come sta lavorando il Signore qui?”  
 

a) Ascolto attivo  
• Attraverso l’ascolto attivo, l’obiettivo è cercare di capire gli 
altri così come sono. Ascoltiamo non solo ciò che l’altra persona 
dice, ma anche ciò che intende e ciò che potrebbe vivere ad un 
livello più profondo. Questo significa ascoltare con un cuore 
aperto e ricettivo.  



11 

 

• Questo modo di ascoltare è “attivo” perché implica prestare 
attenzione ai diversi livelli di espressione dell’altro. Per farlo, 
bisogna partecipare attivamente al processo di ascolto.  
• Ascoltiamo l’altro mentre parla e non ci concentriamo su ciò 
che diremo dopo.  
• Accogliamo, senza giudicare, ciò che l’altro dice, 
indipendentemente da ciò che pensiamo della persona o da ciò 
che ha detto. Ogni persona è un esperto della propria vita. 
Dobbiamo ascoltare in un modo da essere “più disposti a dare 
una buona interpretazione a ciò che l’altro dice che a 
condannarlo come falso” (Esercizi Spirituali di Sant’Ignazio, n. 
22).  
• Dobbiamo credere che lo Spirito Santo ci parla attraverso 
l’altra persona.  
• Accogliere senza pregiudizi è un modo profondo di accogliere 
l’altro nella sua radicale unicità.  
• L’ascolto attivo è lasciarsi influenzare dall’altro e imparare 
dall’altro.  
• L’ascolto attivo è esigente perché richiede umiltà, apertura, 
pazienza e coinvolgimento, ma è un modo efficace di prendere 
sul serio gli altri.  
 
b) Parlare con il cuore  
• Questo significa esprimere sinceramente se stessi, la propria 
esperienza, i propri sentimenti e pensieri.  
• Implica parlare della propria esperienza e di ciò che si pensa e 
si sente veramente.  
• Ci assumiamo la responsabilità non solo di ciò che diciamo, ma 
anche di ciò che sentiamo. Non incolpiamo gli altri per ciò che 
sentiamo.  
• Condividiamo la verità come la vediamo e come la viviamo, ma 
non la imponiamo.  
• Parlare con il cuore è offrire un dono generoso all’altro in 
cambio dell’essere stati ascoltati attivamente.  
• Questo processo è molto arricchito da una pratica personale 
regolare di auto-esame orante. Senza un’abitudine al 
discernimento e alla conoscenza di sé stessi e di come Dio è 



12 

 

presente nella propria vita, non si può ascoltare o parlare 
attivamente dal cuore.  

 
In sintesi, quali sono gli atteggiamenti desiderati per la conversazione 
spirituale?  

• Ascoltare attivamente e con attenzione  
• Ascoltare gli altri senza giudizio  
• Prestare attenzione non solo alle parole, ma anche al tono e ai 
sentimenti di chi sta parlando  
• Evitare la tentazione di usare il tempo per preparare ciò che si 
dirà invece di ascoltare  
• Esprimere le tue esperienze, i tuoi pensieri e i tuoi sentimenti 
nel modo più chiaro possibile 
• Ascoltare attivamente te stesso, attento ai tuoi pensieri e 
sentimenti mentre parli  
• Controllare le possibili tendenze ad essere egocentrico quando 
parli  

 
Come si svolge una conversazione spirituale: 
 
I passi fondamentali  
Tempo stimato: Circa 1.30 ore  

 
1. Preparazione: Prima di arrivare alla riunione di gruppo, i partecipanti 
svolgono un tempo di preghiera personale e di riflessione sul tema in 
questione. Di solito vengono fornite alcune informazioni di base e alcuni 
punti e domande per la preghiera. Un tempo adeguato di circa 30 minuti 
fino a 1 ora può essere messo da parte per questo. Alla fine del periodo 
di preghiera, i partecipanti fanno un bilancio dei frutti della loro 
preghiera e decidono cosa condividere con il gruppo.  
2. Riunione: Idealmente ogni gruppo può comprendere circa 6-8 
persone. Viene nominato un facilitatore per la riunione del gruppo e lui 
o lei accoglie tutti i partecipanti. Si dice una preghiera di apertura e ogni 
persona può condividere una o due parole che descrivono il suo stato 
interiore in quel momento. Il facilitatore può anche ricapitolare 
brevemente la sequenza dei passi come sotto indicato. Di solito si 
richiedono anche dei volontari per prendere appunti e tenere il tempo.  
 



13 

 

3. Il primo giro: Ogni persona a turno racconta cosa è successo durante 
il tempo di preghiera personale e condivide i frutti della sua preghiera. 
A tutti viene data la stessa quantità di tempo per parlare (ad esempio 3 
minuti). L’attenzione è quella di ascoltarsi l’un l’altro piuttosto che 
pensare semplicemente a ciò che si vuole dire. I partecipanti sono 
invitati ad aprire i loro cuori e le loro menti per ascoltare chi sta 
parlando ed essere attenti a come lo Spirito Santo si muove. Tra una 
persona e l’altra, il gruppo può fare una breve pausa per assorbire ciò 
che è stato detto. Durante questo giro non ci sono discussioni o 
interazioni tra i partecipanti, tranne che per chiedere chiarimenti su una 
parola o una frase, se necessario.  
 
4. Silenzio: Si osserva un tempo di silenzio, durante il quale i partecipanti 
osservano come si sono sentiti coinvolti durante il primo turno, cosa li 
ha colpiti mentre ascoltavano, e quali sono stati i punti notevoli di 
consolazione o desolazione, se ce ne sono stati.  
 
5. Il secondo turno: I partecipanti condividono ciò che è emerso in loro 
durante il tempo di silenzio. Nessuno è obbligato a parlare, e i 
partecipanti possono condividere spontaneamente senza un ordine 
particolare. Questo non è un momento per discutere o confutare ciò che 
qualcun altro dice, né per tirare fuori ciò che i partecipanti hanno 
dimenticato di menzionare nel primo turno. Piuttosto, è un’opportunità 
per rispondere a domande come:  

• C’è un filo conduttore in ciò che è stato condiviso? Manca 
qualcosa che mi aspettavo venisse detto?  
• Sono stato particolarmente toccato da una specifica 
condivisione?  
• Ho ricevuto una particolare intuizione o rivelazione? Di cosa si 
tratta?  
• Dove ho sperimentato un senso di armonia con gli altri mentre 
condividevamo l’uno con l’altro?  
Questo secondo giro permette al gruppo di rendersi conto di ciò 
che li unisce. È qui che i segni dell’azione dello Spirito Santo nel 
gruppo cominciano a manifestarsi, e la conversazione diventa 
un’esperienza di discernimento condiviso.  

 



14 

 

6. Silenzio: Un altro tempo di silenzio è osservato per i partecipanti per 
notare come sono stati mossi durante il secondo turno, e in particolare 
quali punti chiave sembrano emergere nel gruppo.  
 
7. Il terzo turno: I partecipanti condividono ciò che è emerso dal 
precedente tempo di silenzio. Possono anche prendere nota dei modi in 
cui lo Spirito Santo può muovere il gruppo. Una preghiera di 
ringraziamento può concludere la conversazione.  
 
8. Revisione e relazione: Infine il gruppo può brevemente rivedere e 
riflettere su come la conversazione si è svolta, e decidere i punti 
principali che riporteranno dalla conversazione. 

 
 
Conclusioni 
 
Lo stile sinodale della vita pastorale delle nostre comunità 

dovremo attuarlo con il metodo della conversazione nello Spirito sia 
all’interno del presbiterio negli incontri mensili, sia nelle vicarie tra 
sacerdoti e tra sacerdoti e laici, sia nelle singole comunità con gli 
organismi di partecipazione, con i catechisti, i gruppi liturgici, i gruppi 
Caritas. Questo metodo particolarmente adatto per il discernimento, è 
efficace soprattutto come educazione all’ascolto della Parola, in un clima 
di preghiera, e degli altri per giungere a cercare i punti di condivisione. 

Concretamente, i sacerdoti vivranno il ritiro sul tema, declinato 
attraverso le schede bibliche che seguono, con le domande inerenti; 
successivamente, secondo il calendario che trovate in fondo a questo 
sussidio, ci saranno alcuni incontri a livello di vicaria per soli sacerdoti 
ed altri ancora per sacerdoti e loro collaboratori. Infine la terza fase, 
incontri a livello parrocchiale, convocando o gli organismi di 
partecipazione (consiglio pastorale, consiglio per affari economici), o 
tutti i collaboratori, o semplicemente le assemblee parrocchiali, 
seguendo appunto lo schema della conversazione nello spirito. Sarebbe 
molto bello se questo modo di procedere quest’anno diventasse lo 
stesso stile per gli incontri con i collaboratori, con i genitori del 
catechismo, per gli adulti che fanno il percorso di preparazione ai 
sacramenti, etc. 



15 

 

Le schede bibliche con le domande annesse potranno esserci 
d’aiuto per l’ascolto della Parola e per la condivisione. E anche se il 
metodo potrebbe sembrare un pochino arido o tecnico all’inizio, 
personalmente sono persuaso che darà i frutti sperati. 

Il Signore accompagni i nostri passi in questo anno, affinché 
facendo passi concreti di conversione, possiamo annunciare il Signore a 
tutti gli uomini e le donne del nostro tempo, prima con i fatti e poi con le 
parole.  

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


