Arcidiocesi di Matera - Irsina

Lievito di speranza

Dalla ferita alla fraternita responsabile

Anno pastorale 2025 - 2026






Lievito di speranza

Dalla ferita alla fraternita responsabile

1. Chiesa sinodale - perché Chiesa missionaria

Con il cuore trepidante mi accingo a scrivere queste righe, che
desiderano delineare il percorso comunitario che vogliamo vivere come
Chiesa locale di Matera-Irsina. Il cammino pastorale delle nostre Chiese
di Matera - Irsina e di Tricarico per I'anno pastorale 2025-2026 prende
le mosse dal Cammino sinodale delle Chiese che sono in Italia, dal
Documento finale del Sinodo della Chiesa universale, dagli Atti del
Sinodo diocesano della Chiesa di Matera - Irsina e dall’ascolto degli
Organismi di partecipazione: Consiglio Pastorale e Consiglio
Presbiterale diocesani.

Non sara superfluo ricordare bene la radice del cammino
sinodale, pena perdere di vista I'essenziale e rimanere schiacciati su un
piano orizzontale, quasi come se la Chiesa avesse deciso di
“democratizzarsi” nel suo funzionamento ai vari livelli di governo e di
gestione.

Il Sinodo della Chiesa universale e il Cammino sinodale ci offrono
come preziosa eredita I'esercizio dell’ascolto della Parola, dei fratelli,
della storia, anche di chi vive ai margini della Chiesa, per discernere i
modi in cui annunciare il Vangelo. Il grande interrogativo di tutto il
percorso sinodale non aveva come base altra preoccupazione che la sua
missione: In che modo le Chiese che sono in Italia possono annunciare
ed essere testimoni piu trasparenti del Vangelo nel cuore
dell’'umanita?

“Cristo e il cuore del mondo; la sua Pasqua di morte e
risurrezione ¢ il centro della storia, che grazie a Lui & storia di salvezza”
(Dilexit nos 31); e il Cuore di Cristo il nucleo vivo del primo annuncio.
Ecco il cuore di tutto: noi, i discepoli del Signore, abbiamo sperimentato
la salvezza, abbiamo vissuto e viviamo il dono incommensurabile
dell’amore di Dio e non possiamo non essere anche apostoli di questa
notizia.



In un mondo dove “vediamo troppa discordia, ferite causate
dall’odio, dalla violenza, dai pregiudizi, dalla paura del diverso, da un
paradigma che sfrutta le risorse della Terra ed emargina i poveri” (Leone
XIV - 18 maggio 2025), siamo chiamati ad essere una Chiesa missionaria
lievito di pace e di speranza e 'unica missione e dire al “mondo con
umilta e con gioia: guardate a Cristo! Avvicinatevi a Lui! Accogliete la sua
Parola che illumina e consola! Ascoltate la sua proposta di amore per
diventare la sua unica famiglia: nell’'unico Cristo noi siamo uno. E questa
e la strada da fare insieme (idem).

Incontriamo tante persone che vivono la solitudine - come se
non appartenessero a nessuno, l'orfananza di cui parlava papa
Francesco, incontriamo uomini e donne, giovani e anziani, che vivono la
fatica della vita e cercano un senso; hanno nel cuore la domanda se la
loro esistenza serve a qualcosa, se ha un senso oltre il quotidiano e
'orizzontale realizzarsi. Persone che faticano e lottano per guadagnarsi
il pane quotidiano, sbarcando con fatica il lunario, poveri che non sanno
come mettere insieme i pezzi della loro vita, malati che sentono la
minaccia della morte e si chiedono il perché di tutto, migranti senza casa,
senza patria e senza relazioni in cerca di una vita dignitosa... Una cascata
esistenziale di vita, degna e faticosa, degna perché faticosa, e che aspetta
una buona notizia nel quotidiano, aspetta La Buona notizia, anche se
tante volte non lo sa neppure cosa stia cercando.

A questa umanita siamo inviati a dare notizia e testimonianza
della nostra fede, che e I'amore. “Ecco perché san Paolo, quando cercava
le parole giuste per spiegare il suo rapporto con Cristo, disse: Mi ha amato
e ha dato se stesso per me (Gal2,20). Questa era la sua piu grande
convinzione: sapere di essere amato” (Dilexit nos 46).

Annunciare e testimoniare quindi al mondo: Mi ha amato! Ti ha
amato! Ti ama! La tua vita vale la sua!

Carissimi, ecco il senso della Chiesa: dire al mondo cio che
abbiamo ricevuto, testimoniarlo in parole e opere, dire cid che siamo e
cid che tutti sono chiamati ad essere per grazia e dono divino. Se la
Chiesa dimentica questa dimensione missionaria, rischia di essere
stantia e si ripiega su sé stessa.

Proprio per questo compito missionario, da rinnovare e
riformare, ci si € incamminati come Chiesa sul sentiero del sinodo e del
cammino sinodale. Per capire come meglio essere annunciatori e
testimoni dell’Amore eterno divino, dove ognuno dei membri della

4



Chiesa possa essere ascoltato e valorizzato, dove siano messi al centro i
piccoli e valorizzati i doni ed i carismi di tutti.

2. 1l tema dell’anno: Lievito di speranza - Dalla ferita alla
fraternita responsabile

\

I documento finale del cammino sinodale, e che & stato
consegnato ai vescovi italiani, affinché lo recepiscano con indicazioni di
riforma per ridisegnare il volto della Chiesa italiana, contiene tantissime
indicazioni. Nell’attesa di un’ulteriore approfondimento e decisioni da
parte dei pastori, ci siamo esercitati a livello diocesano, con vari
organismi, per cercare dei temi convergenti sui quali camminare
quest’anno pastorale 2025-2026.

L’ascolto dello Spirito quindi, esercitato attraverso il metodo
della Conversazione nello Spirito, ci ha permesso di trovare una
singolare convergenza su alcuni aspetti che riteniamo prioritari per la
nostra Chiesa locale: la corresponsabilita (attraverso la composizione,
ove non ci fossero, e il corretto funzionamento degli organismi di
partecipazione) e la cura delle relazioni a tutti i livelli, tra presbiteri e
Vescovo, tra presbiteri tra loro e con il popolo di Dio, relazioni all'interno
delle nostre comunita, tra associazioni, movimenti e gruppi ecclesiali,
con le situazioni di fragilita nella comunita.

a. La corresponsabilita

“In una Chiesa sinodale e missionaria tutti i battezzati, con pari
dignita, sono soggetti partecipi e corresponsabili (cfr. LAS 44-63); tutti
sono chiamati ad annunciare il Vangelo della salvezza (cfr. LG 12); tutti
sono protagonisti attivi nella liturgia, in particolare nella celebrazione
eucaristica (cfr. SC 7; LG 10); tutti sono chiamati a contribuire alla vita
ecclesiale con diversi carismi, ad assumere compiti e servizi specifici e a
esercitarli con la liberta dello Spirito, nella Chiesa e nel mondo, per la
crescita del Regno di Dio. (Cfr. Lievito di pace e di speranza. Documento
di sintesi del cammino sinodale delle Chiese che sono in Italia, n°63).

La Chiesa ha una sua felice espressione ecclesiologica del
Concilio Vaticano I come il Popolo di Dio. Non € né un club di eletti o di
iniziati, né appartiene a nessun’altro se non al Signore stesso. Questo
significa che nessuno pud impadronirsene, o esercitare un potere
soggettivo arbitrario. Inoltre, all'interno dello stesso Popolo, ci sono




diversitd di ministeri e di carismi, e varie forme di servizio e di
ministerialita laicale.

Carissimi, il tempo di una Chiesa sinodale & il tempo di una
Chiesa dove ciascuno con docilita si mette al servizio con i propri doni e
carismi. L’'unica Chiesa, il cui capo ¢ il Cristo, ¢ formato dalle varie
membra con altrettanti doni e manifestazioni dello Spirito (1Cor 3, 1-23;
1Cor 12, 4-31).

L’insieme armonico spirituale della Chiesa, dove ciascuno e
espressione di “una particolare manifestazione dello Spirito per I'utilita
comune (cfr. 1Cor 12,7), ci mette in una dimensione comunitaria sana
che ci preserva da alcune malattie spirituali e da fatiche dannose
rispetto alla missione della Chiesa. Per esempio, una Chiesa sinodale del
Popolo di Dio preserva dall’'orgoglio dell’autosufficienza, sia il pastore
sia il laico che ha qualche responsabilita; inoltre, preserva dalla malattia
del giudizio verso gli altri, qualora le iniziative proposte e messe in atto
fossero poco partecipate o andassero deserte.

Quanta solitudine e senso di sconfitta e inadeguatezza viviamo
ogniqualvolta ci incamminiamo da soli! Quanto scoraggiamento sul
quale siamo poi ulteriormente tentati! Se parto da solo, se decido da
solo, se porto avanti il mio servizio di evangelizzazione (ed ogni servizio
& evangelizzazione o non é servizio ecclesiale!), mi espongo al pericolo
del fallimento e della solitudine, che sia sacerdote o battezzato,
battezzata! Invece, camminare insieme nell’ascolto dello Spirito e gli uni
degli altri, decidere insieme, significa mettere al centro non l'io
personale o comunitario ma il bene di coloro che hanno bisogno
dell’annuncio di Vangelo!

Vanno dunque migliorate le dinamiche comunicative ecclesiali,
e la sinodalita deve diventare mentalita, nel cuore, nei processi decisionali
e nei modi di agire (Leone XIV 2025).

“Perché sia autentica la comunione ha bisogno di tradursi nella
partecipazione. Strumenti di tale partecipazione sono il Consiglio
pastorale, il Consiglio per gli affari economici e gli altri Organismi di
partecipazione, di cui ogni Diocesi e ogni parrocchia devono
necessariamente essere dotate. Tenendo conto che a tutti i battezzati
consta il dovere e il diritto di impegnarsi perché I'annuncio del Vangelo si
diffonda sempre piu fra le persone di ogni tempo e di ogni luogo (cfr. CIC,
can. 211), per una reale condivisione dei processi decisionali, é essenziale
che nel confronto comunitario sia effettivamente rappresentata la varieta

6



delle componenti della realta parrocchiale e di quella diocesana (cfr. CIC,
cann. 499, 512, §2). In particolare, i laici abbiano la possibilita di
esercitare il diritto-dovere loro proprio di apportare nell’azione pastorale
della Chiesa la ricchezza delle loro esperienze di vita e della loro sapienza
non solo nella pastorale ordinaria, ma anche nei “luoghi dove si prendono
le decisioni importanti” (EG 103, 104; cfr. CIC, can. 212 § 3, can. 228) (Cfr.
Lievito di pace e di speranza. Documento di sintesi del cammino
sinodale delle Chiese che sono in Italia, n°69).

Quest’anno quindi, ci mettiamo in cammino in modo piu deciso
ad attuare le indicazioni del nostro sinodo diocesano (cfr. Vino nuovo in
otri nuovi, I, nn. 339-349) e del cammino sinodale della Chiesa italiana,
nell’istituire i due organismi principali di partecipazione
corresponsabile nelle comunita cristiane, cioé¢ il consiglio pastorale
parrocchiale ed il consiglio per gli affari economici, oppure consolidarli
dove gia ci sono; sicuramente sara molto importante viverli e
valorizzarli maggiormente.

In questo senso, lungo l'anno verranno elaborate, con il
contributo degli uffici diocesani, delle schede sintetiche su questi due
organismi, dove sintonizzarci sull’identita, le finalita e le modalita di
costituzione e di valorizzazione.

[ due brani biblici che ci accompagneranno quest’anno su questa
dimensione, sono stati scelti da 1Cor 3, 1-23 e 1Cor 12, 4-31.

b. Relazioni sanate e sananti

Quanto incidono le relazioni nella nostra vita! Quanto bene ci
fanno e quanto male possono fare nell'umano convivere, anche
ecclesiale! Tutti siamo testimoni in prima persona dell'importanza delle
relazioni per lo svolgersi dell’esistenza. Ci sono relazioni benedette e
sananti, vero e proprio balsamo esistenziale, per cui benediciamo il
Signore; ma altrettanto ci sono relazioni e dinamiche relazionali
tossiche, che condizionano e fanno ammalare la vita ed il destino
dell'umano vivere.

Come membri del Popolo di Dio, anche se crediamo di essere in
cammino verso la Patria celeste, di essere eredi del Regno di Dio, non
siamo esenti dalle dinamiche relazionali umane. Siamo salvati si, ma
stiamo camminando nel mondo, cioé siamo intrisi di fragilita dove
I'uomo nuovo fatica a nascere. E cosi possiamo cadere nelle trappole

7



delle relazioni faticose o interrotte. Nella lettera ai Romani 12, 1-20, san
Paolo ci consegna uno spaccato sul modo di vivere delle relazioni tra i
cristiani: amatevi gli uni gli altri con affetto fraterno, gareggiate nello
stimarvi a vicenda! (Rm 12,10).

La stessa fede personale passa per la maggior parte delle volte
attraverso delle relazioni che testimoniano I'incontro autentico con il
Signore, o al contrario negano I'autenticita di fede della persona che si
dichiara credente.

Ci lasciamo anche qui confortare dalle indicazioni del
documento sinodale: La Chiesa é chiamata a essere segno e strumento del
Regno di Dio. Cio implica relazioni autentiche, capaci di generare
comunione, nell’accoglienza reciproca, in una condivisione che valorizza
le differenze come dono e arricchimento, e attraverso confronti che non
temono il conflitto ma sanno viverlo nella liberta e nel rispetto. «Sono le
relazioni a sostenere la vitalita della Chiesa, animando le sue strutture»
(DES 49): la comunione non é appiattimento, ma armonia nella pluralita
tra le generazioni, fra uomini e donne, tra le diverse competenze e
sensibilita, e nelle fragilita di ciascuna esistenza. (Cfr. Lievito di pace e di
speranza. Documento di sintesi del cammino sinodale delle Chiese che
sono in Italia, n°16).

E al n. 30 dove si parla espressamente della cura delle relazioni:
“Tutti, tutti, tutti.” La comunita ecclesiale vuole essere uno spazio nel
quale ognuno puo sentirsi compreso, accolto, accompagnato e
incoraggiato, con una particolare attenzione a coloro che rimangono ai
margini. Siamo coscienti che, per «passare dalla logica escludente del
dentro/fuori ad una di implicazione e riconoscimento» (LAS 11), in alcuni
casi e su alcuni temi occorre ancora un ulteriore approfondimento,
confronto e discernimento comuni, per arrivare, con gradualita, a scelte
condivise. Ma, al tempo stesso, non vogliamo rinunciare a tenere ben
presente che «lo sguardo di fede rifugge le rigide categorie e domanda di
accogliere le sfumature, comprese quelle che a occhio nudo non si vedono»
(LAS 6), poiché i «discepoli sono in cammino verso una realta che ha posto
per tutti e tutte» (LAS 20).

Le relazioni non sono quindi un tema da sottovalutare, né da
archiviare, come se fossero una cosa statica; sono dinamiche vive e
arricchenti, mediano vita sana e santa, favoriscono e annunciano se
davvero la mia fede e autentica e solida, se davvero io vivo e metto in
pratica il Vangelo. La legge suprema della vita ¢ 'amore di Dio e del

8



prossimo, ma & ovviamente molto piu facile dire e credere di amare Dio
che non vedo, piuttosto che il fratello che vedo (cfr. 1Gv 4, 19-21).

Nell'ottica quindi di rimettere al centro la relazione con il
Signore, che nel suo disegno provvidente mi ha creato, mi ha chiamato,
mi accompagna nel cammino della vita, quest’anno vivremo un percorso
di ricentrarci in Lui, per ricentrare la nostra vita e le nostre relazioni
sotto il suo sguardo. Non ci illudiamo: la testimonianza e I'annuncio del
Vangelo passano attraverso lo stile delle relazioni tra di noi, con gli altri,
dal modo in cui accogliamo gli amici ma soprattutto dal modo in cui
trattiamo gli amici: Da questo sapranno che siete miei discepoli: se vi
amate gli uni gli altri (cfr. Gv 13, 34-35). E purtroppo tutti abbiamo un
elenco lungo che potremmo citare dove la contro-testimonianza
ecclesiale ha oscurato il Vangelo, anziché illuminarlo. Dal modo in cui
accolgo il piccolo, il povero, lo straniero, il fratello o la sorella
insignificanti verso cui non ho interesse personale, si vede se veramente
amo Dio, se veramente credo nel Regno di Dio dove le relazioni sono
vissute con criteri spirituali e umani autentici.

Abbiamo quindi pensato di ripercorrere insieme la storia di
Giuseppe, che ci viene raccontata nel libro della Genesi, capitoli 37-50.
Ci sembra possa essere la storia dove vengono rappresentate e
raccontate tante dinamiche relazionali tra fratelli, e dove troneggia perd
la sua fede nel Signore che trasforma in bene anche il male, se vissuto
con autentica obbedienza a Lui, senza lasciarsi incattivire per il male
ricevuto.

Ci sara quindi spazio di fare memoria grata dei doni di Dio
ricevuti attraverso le persone che ci hanno affiancato nella vita, e spazio
per la riconciliazione sacramentale e umana.

3. Metodo della conversazione nello spirito

Come faremo a vivere tutto questo? Attraverso il metodo della
conversazione nello spirito. La grande scoperta o meglio, il grande dono
che abbiamo ricevuto lungo il percorso di ascolto del cammino sinodale,
€ un metodo chiamato della “conversazione nello spirito”. Si tratta di un
modo di riunirsi dove al centro di ogni incontro o assemblea ci sta la
Parola di Dio, l'invocazione dello Spirito Santo e l'ascolto della
condivisione dell’esperienza spirituale di ciascuno.

9



Anche nell’assemblea sinodale nazionale del 25 ottobre, quando
si & votato il documento finale, veniva riconosciuto e ribadito con
convinzione che tale metodo puo fare la differenza nella nostra Chiesa,
perché elimina in partenza i particolarismi personali delle proprie idee,
la difesa delle posizioni di parte, e ci si consegna a vicenda all’azione
dello Spirito Santo che opera in ciascuno, suggerendo la via comunitaria
da intraprendere.

Che cosa e questo metodo? Nelle pagine successive dedichiamo
uno spazio a parte per descrivere in modo piu dettagliato

La conversazione spirituale si concentra sulla qualita della
propria capacita di ascoltare cosi come sulla qualita delle parole dette.
Questo significa prestare attenzione ai movimenti spirituali in sé stessi
e nell’altra persona durante la conversazione, il che richiede di essere
attenti e alle persone e alle parole espresse. Questa qualita di attenzione
€ un atto di rispetto, accoglienza e ospitalita verso gli altri cosi come
sono. E un approccio che prende sul serio cid che accade nel cuore di
coloro che stanno conversando.

Ci sono due atteggiamenti necessari che sono fondamentali per
questo processo: ascoltare attivamente e parlare con il cuore.

Lo scopo della conversazione spirituale e quello di creare
un’atmosfera di fiducia e di accoglienza, in modo che le persone possano
esprimersi piu liberamente. Questo li aiuta a prendere sul serio cio che
accade dentro di loro mentre ascoltano gli altri e parlano. In definitiva,
questa attenzione interiore ci rende piu consapevoli della presenza e
della partecipazione dello Spirito Santo nel processo di condivisione e di
discernimento. Il focus della conversazione spirituale é sulla persona
che stiamo ascoltando, su noi stessi, e su cio che stiamo sperimentando
a livello spirituale.

La domanda fondamentale e: “Cosa sta succedendo nell’altra persona e
in me, e come sta lavorando il Signore qui?”

a) Ascolto attivo
e Attraverso l'ascolto attivo, l'obiettivo e cercare di capire gli
altri cosi come sono. Ascoltiamo non solo cio che l'altra persona
dice, ma anche cio che intende e cid che potrebbe vivere ad un
livello piu profondo. Questo significa ascoltare con un cuore
aperto e ricettivo.

10



\

¢ Questo modo di ascoltare e “attivo” perché implica prestare
attenzione ai diversi livelli di espressione dell’altro. Per farlo,
bisogna partecipare attivamente al processo di ascolto.

e Ascoltiamo I'altro mentre parla e non ci concentriamo su cio
che diremo dopo.

e Accogliamo, senza giudicare, cido che Tlaltro dice,
indipendentemente da cio che pensiamo della persona o da cio
che ha detto. Ogni persona € un esperto della propria vita.
Dobbiamo ascoltare in un modo da essere “piu disposti a dare
una buona interpretazione a cid che l'altro dice che a
condannarlo come falso” (Esercizi Spirituali di Sant’Ignazio, n.
22).

e Dobbiamo credere che lo Spirito Santo ci parla attraverso
I’altra persona.

* Accogliere senza pregiudizi € un modo profondo di accogliere
I’altro nella sua radicale unicita.

e L’ascolto attivo & lasciarsi influenzare dall’altro e imparare
dall’altro.

e L’ascolto attivo é esigente perché richiede umilta, apertura,
pazienza e coinvolgimento, ma ¢ un modo efficace di prendere
sul serio gli altri.

b) Parlare con il cuore

¢ Questo significa esprimere sinceramente se stessi, la propria
esperienza, i propri sentimenti e pensieri.

e Implica parlare della propria esperienza e di cio che si pensa e
si sente veramente.

« Ci assumiamo la responsabilita non solo di cio che diciamo, ma
anche di cio che sentiamo. Non incolpiamo gli altri per cio che
sentiamo.

e Condividiamo la verita come la vediamo e come la viviamo, ma
non la imponiamo.

e Parlare con il cuore & offrire un dono generoso all’altro in
cambio dell’essere stati ascoltati attivamente.

* Questo processo & molto arricchito da una pratica personale
regolare di auto-esame orante. Senza un’abitudine al
discernimento e alla conoscenza di sé stessi e di come Dio &

11



presente nella propria vita, non si pud ascoltare o parlare
attivamente dal cuore.

In sintesi, quali sono gli atteggiamenti desiderati per la conversazione
spirituale?
e Ascoltare attivamente e con attenzione
» Ascoltare gli altri senza giudizio
« Prestare attenzione non solo alle parole, ma anche al tono e ai
sentimenti di chi sta parlando
« Evitare la tentazione di usare il tempo per preparare cio che si
dira invece di ascoltare
e Esprimere le tue esperienze, i tuoi pensieri e i tuoi sentimenti
nel modo piu chiaro possibile
e Ascoltare attivamente te stesso, attento ai tuoi pensieri e
sentimenti mentre parli
« Controllare le possibili tendenze ad essere egocentrico quando
parli

Come si svolge una conversazione spirituale:

I passi fondamentali
Tempo stimato: Circa 1.30 ore

1. Preparazione: Prima di arrivare alla riunione di gruppo, i partecipanti
svolgono un tempo di preghiera personale e di riflessione sul tema in
questione. Di solito vengono fornite alcune informazioni di base e alcuni
punti e domande per la preghiera. Un tempo adeguato di circa 30 minuti
fino a 1 ora puo essere messo da parte per questo. Alla fine del periodo
di preghiera, i partecipanti fanno un bilancio dei frutti della loro
preghiera e decidono cosa condividere con il gruppo.

2. Riunione: ldealmente ogni gruppo pud comprendere circa 6-8
persone. Viene nominato un facilitatore per la riunione del gruppo e lui
o lei accoglie tutti i partecipanti. Si dice una preghiera di apertura e ogni
persona puo condividere una o due parole che descrivono il suo stato
interiore in quel momento. Il facilitatore puo anche ricapitolare
brevemente la sequenza dei passi come sotto indicato. Di solito si
richiedono anche dei volontari per prendere appunti e tenere il tempo.

12



3. Il primo giro: Ogni persona a turno racconta cosa e successo durante
il tempo di preghiera personale e condivide i frutti della sua preghiera.
A tutti viene data la stessa quantita di tempo per parlare (ad esempio 3
minuti). L'attenzione & quella di ascoltarsi 'un l'altro piuttosto che
pensare semplicemente a cio che si vuole dire. I partecipanti sono
invitati ad aprire i loro cuori e le loro menti per ascoltare chi sta
parlando ed essere attenti a come lo Spirito Santo si muove. Tra una
persona e l'altra, il gruppo puo fare una breve pausa per assorbire cio
che ¢ stato detto. Durante questo giro non ci sono discussioni o
interazioni trai partecipanti, tranne che per chiedere chiarimenti su una
parola o una frase, se necessario.

4. Silenzio: Si osserva un tempo di silenzio, durante il quale i partecipanti
osservano come si sono sentiti coinvolti durante il primo turno, cosa li
ha colpiti mentre ascoltavano, e quali sono stati i punti notevoli di
consolazione o desolazione, se ce ne sono stati.

5. 1l secondo turno: 1 partecipanti condividono cio che € emerso in loro
durante il tempo di silenzio. Nessuno e obbligato a parlare, e i
partecipanti possono condividere spontaneamente senza un ordine
particolare. Questo non e un momento per discutere o confutare cio che
qualcun altro dice, né per tirare fuori cio che i partecipanti hanno
dimenticato di menzionare nel primo turno. Piuttosto, € un’opportunita
per rispondere a domande come:

e C’¢ un filo conduttore in ci0 che e stato condiviso? Manca

qualcosa che mi aspettavo venisse detto?

e Sono stato particolarmente toccato da una specifica

condivisione?

» Ho ricevuto una particolare intuizione o rivelazione? Di cosa si

tratta?

* Dove ho sperimentato un senso di armonia con gli altri mentre

condividevamo l'uno con I'altro?

Questo secondo giro permette al gruppo di rendersi conto di cio

che li unisce. E qui che i segni dell’azione dello Spirito Santo nel

gruppo cominciano a manifestarsi, e la conversazione diventa

un’esperienza di discernimento condiviso.

13



6. Silenzio: Un altro tempo di silenzio & osservato per i partecipanti per
notare come sono stati mossi durante il secondo turno, e in particolare
quali punti chiave sembrano emergere nel gruppo.

7. 1l terzo turno: 1 partecipanti condividono cid che e emerso dal
precedente tempo di silenzio. Possono anche prendere nota dei modi in
cui lo Spirito Santo puo muovere il gruppo. Una preghiera di
ringraziamento puo concludere la conversazione.

8. Revisione e relazione: Infine il gruppo pud brevemente rivedere e
riflettere su come la conversazione si € svolta, e decidere i punti
principali che riporteranno dalla conversazione.

Conclusioni

Lo stile sinodale della vita pastorale delle nostre comunita
dovremo attuarlo con il metodo della conversazione nello Spirito sia
all’interno del presbiterio negli incontri mensili, sia nelle vicarie tra
sacerdoti e tra sacerdoti e laici, sia nelle singole comunita con gli
organismi di partecipazione, con i catechisti, i gruppi liturgici, i gruppi
Caritas. Questo metodo particolarmente adatto per il discernimento,
efficace soprattutto come educazione all’ascolto della Parola, in un clima
di preghiera, e degli altri per giungere a cercare i punti di condivisione.

Concretamente, i sacerdoti vivranno il ritiro sul tema, declinato
attraverso le schede bibliche che seguono, con le domande inerenti;
successivamente, secondo il calendario che trovate in fondo a questo
sussidio, ci saranno alcuni incontri a livello di vicaria per soli sacerdoti
ed altri ancora per sacerdoti e loro collaboratori. Infine la terza fase,
incontri a livello parrocchiale, convocando o gli organismi di
partecipazione (consiglio pastorale, consiglio per affari economici), o
tutti i collaboratori, o semplicemente le assemblee parrocchialj,
seguendo appunto lo schema della conversazione nello spirito. Sarebbe
molto bello se questo modo di procedere quest’anno diventasse lo
stesso stile per gli incontri con i collaboratori, con i genitori del
catechismo, per gli adulti che fanno il percorso di preparazione ai
sacramenti, etc.

14



Le schede bibliche con le domande annesse potranno esserci
d’aiuto per l'ascolto della Parola e per la condivisione. E anche se il
metodo potrebbe sembrare un pochino arido o tecnico all’inizio,
personalmente sono persuaso che dara i frutti sperati.

Il Signore accompagni i nostri passi in questo anno, affinché
facendo passi concreti di conversione, possiamo annunciare il Signore a
tutti gli uomini e le donne del nostro tempo, prima con i fatti e poi con le
parole.

15



